
 
Roda da Fortuna 

Revista Eletrônica sobre Antiguidade e Medievo 
Electronic Journal about Antiquity and Middle Ages 

 

Richard Utz1  

A Noção de Idade Média: Nossa Idade Média, Nós Mesmos2 
 

The Notion of the Middle Ages: Our Middle Ages, Ourselves  
 
 
 
Resumo: 
O presente texto levanta questionamentos sobre como o estudo tradicional da Idade 
Média, depois de mais de um século de crescimento e estabilidade, está agora em 
declínio. Em partes, devido às pressões políticas e a transformação do ensino superior, 
mas por outro lado, como resultado de um fenômeno social natural que acontece 
quando novos campos, ideias e metodologias remodelam o quê, e como nós 
ensinamos e aprendemos. Richard Utz faz uma leitura dessas questões colocando em 
xeque temporalidades e separações criadas pela própria Academia, e oferece algumas 
sugestões de ampliação das percepções e atuações da área para o século XXI. 
Palavras-chave: 
Medievalismo; Academia; Amadores. 
 
Abstract: 
The present text raises questions about the traditional academic study of the Middle 
Ages, after more than a century of growing and plateauing, is now on the decline. 
This is only in part due to nefarious political pressures and the oft-
lamented corporatization of higher education, but for the most part a natural social 
phenomenon that happens when new fields, ideas, and methodologies reshape what 
and how we teach and learn. Richard Utz makes a reading of these questions, putting 
into question temporalities and separations created by the Academy itself, and offers 
some suggestions for expanding the area's perceptions and actions for the 21st 
century. 
Keywords: 
Medievalism; Academy; Amateurs. 
 
 

 
1 Diretor da School of Literature, Media, and Communication da Universidade Georgia Tech (Atlanta, USA), 
e-mail: richard.utz@lmc.gatech.edu  
 
2 Tradução realizada por Barbara L. Roma. Mestre em História pela Universidade de São Paulo (USP), 
e-mail: barbara_roma@hotmail.com  Esse texto foi apresentado originariamente no 50th International 
Congress on Medieval Studies 2015 (Kalamazoo, USA) em formato palestra e posteriormente publicado, 
em formato parcial, sob o título Don´t Be Snobs, Medievalists no The Chronicle of Higher Education pelo 
autor. 

mailto:richard.utz@lmc.gatech.edu
mailto:barbara_roma@hotmail.com


238 
Utz, Richard; Roma, Barbara L. 

A Noção de Idade Média: Nossa Idade Média, Nós Mesmos 
www.revistarodadafortuna.com 

 

 

Roda da Fortuna. Revista Eletrônica sobre Antiguidade e Medievo, 
2019, Volume 8, Número 2, pp. 237-248. ISSN: 2014-7430 

A imagem abaixo foi tirada em 1953. Como se pode notar, o casal está vestido 
em trajes pré-modernos costurados à mão para assemelhar-se às roupas utilizadas por 
nobres e ricos cidadãos da cidade bávara de Amberg, Alemanha, por ocasião das 
luxuosas festividades de casamento de Margarete, filha do Duque Ludwig IX da 
Baviera (†1479), com Philip o Justo, Eleitor Palatino do Reno (†1508), em 1474.  

 
 

Imagem 1 

 
Casal em trajes pré-modernos para encenação história (Amberg, Alemanha, 1953) 

 
 

Um desfile histórico do casamento foi registrado em 1934 como parte das 
celebrações, encabeçada pelo prefeito nazista de Amberg Josef Filbig, do 900º 
aniversário da primeira menção escrita sobre a cidade. A performance de 1953 
apresentou uma versão aparentemente revisada da exibição original de 1934, e mais 
uma vez Josef Filbig foi prefeito de Amberg, desta vez democraticamente eleito com 
64% dos votos como candidato do partido de direita Deutsche gemeinschaft. O homem 
na foto, um professor de música, serviu como diretor do coral das festividades. 

 
Um ano antes da foto ser tirada, a mulher e o homem haviam se casado na 

igreja barroca de peregrinação Mariahilf, construída durante a Guerra dos Trinta Anos 
(1618-1648), porque os cristãos da região acreditavam que a Virgem Maria havia 

http://www.revistarodadafortuna.com/


239 
Utz, Richard; Roma, Barbara L. 

A Noção de Idade Média: Nossa Idade Média, Nós Mesmos 
www.revistarodadafortuna.com 

 

 

Roda da Fortuna. Revista Eletrônica sobre Antiguidade e Medievo, 
2019, Volume 8, Número 2, pp. 237-248. ISSN: 2014-7430 

salvado sua cidade da peste. A mulher na foto viria a lecionar em dois colégios 
católicos de ensino médio gerido pela Escola das Irmãs de Notre Dame, uma ordem 
do século XIX fundada para neutralizar a educação moderna secular. E o homem, 
depois de uma carreira no ensino e administração escolar, seria nomeado Cavaleiro 
da Ordem Equestre do Santo Sepulcro, uma ordem católica cavalheiresca que traça 
suas origens de volta a Godfrey de Bouillon, o líder da primeira Cruzada , cuja missão 
é reforçar a prática da vida cristã, sustentar e ajudar as obras religiosas, espirituais, 
filantrópicas e sociais da Igreja Católica na Terra Santa. 

 
O casal teve dois filhos, a quem eles criaram na tradição da fé católica e 

cresceriam imersos em uma cultura midiática mergulhada em representações anglo-
americanas do cavalheirismo medieval, como Rei Arthur, Ivanhoé, e Robin Hood, ou 
de seus descendentes culturais, de Príncipe Valente a Zorro. Um de seus filhos veio a 
se tornar um medievalista, escrevendo sua dissertação de doutorado sobre Geoffrey 
Chaucer sob a orientação de Karl Heinz Göller que, em 1983, entregou o discurso em 
plenário no International Congress on Medieval Studies (Kalamazoo, MI, EUA) sobre o 
“Rei Arthur como um meio de ação política”. Anos mais tarde, o filho medievalista mudou-
se para os EUA e escreveu um livro sobre a recepção de Chaucer no mundo de língua 
alemã, intitulado Chaucer and the discourse of German Philology (2002, sem tradução), o 
qual incluía um capítulo sobre um filólogo alemão do século XIX, predecessor que 
também se mudou da Alemanha para os EUA. 

 
Caso o leitor esteja horrorizado com esta discreta “selfie” acadêmica, vou 

interromper minha narrativa e admitir que o casal na imagem são meus pais, Hildegard 
e Clement Utz, retratados aqui como em Príncipe Valente. O que a junção de 
momentos essenciais na minha biografia com alguns dos meus trabalhos acadêmicos 
publicados sugerem é que o meu (e o de muitos outros) bilhete de admissão para 
estudar e ensinar cultura medieval tem sido profundamente afetivo e pessoal. A 
negociação mais aberta dessas motivações íntimas para aprender sobre medievalismo 
é talvez a diferença mais importante entre a noção predominante sobre a Idade Média 
cerca de 50 anos atrás e a percepção atual. Assim, vou afirmar que, como medievalistas 
nos tornamos mais inclusivos geograficamente (inclusão do Mediterrâneo), 
culturalmente (medievalismos muçulmanos), metodologicamente (mídia digital), e 
linguisticamente (línguas minoritárias), possuímos mais acesso à fontes editadas, bem 
como manuscritos, e de forma geral, um conhecimento mais amplo em relação ao que 
tínhamos antes acerca de diferentes aspectos do medievo. Contudo, o nosso avanço 
mais decisivo, eu sinto, não foi quantitativo, mas qualitativo. 

 
Em 2003, Jacques Le Goff, reconhecido internacionalmente pela atuação no 

campo dos Estudos Medievais na segunda metade do século XX, publicou A la 
recherche du Moyen age (2003), um relato biográfico de como ele se tornou um 
medievalista e, ao mesmo tempo, um manifesto para o tipo de história praticada pela 
Escola dos Annales. Baseado em uma série de entrevistas, o livro de memórias de Le 
Goff foi escrito para um público constituído por acadêmicos, bem como um público 

http://www.revistarodadafortuna.com/


240 
Utz, Richard; Roma, Barbara L. 

A Noção de Idade Média: Nossa Idade Média, Nós Mesmos 
www.revistarodadafortuna.com 

 

 

Roda da Fortuna. Revista Eletrônica sobre Antiguidade e Medievo, 
2019, Volume 8, Número 2, pp. 237-248. ISSN: 2014-7430 

geral educado ainda existente na França contemporânea, essa seção de "velha Europa" 
onde os intelectuais, mesmo medievalistas, despreocupadamente desempenham um 
papel na vida pública. 

 
Enquanto Le Goff não compartilha com o mundo porque, na idade de dez 

anos, decidiu que iria estudar História, ele recorda que foi a novela histórica de Walter 
Scott, Ivanhoé (1819), que o despertou para a Idade Média. A narrativa criada por Scott, 
de acordo com Le Goff, recorreu a certos traços materiais do período medieval como 
a floresta entre Sheffield e Doncaster, o cerco do Castelo de Torquilstone, o torneio 
em Ashby com sua audiência dos camponeses, comerciantes, damas da corte, 
cavaleiros, monges e sacerdotes para criar uma impressão de verossimilhança que 
capturou sua imaginação e o conduziu ao caminho para se tornar um medievalista.  

 
Le Goff reafirma, em forma de aviso, que ele realmente não decidira nesta 

tenra idade que centraria seus esforços posteriores nos aspectos materiais da cultura 
medieval. No entanto, longa é a lista de atrações reais em Ivanhoé que posteriormente 
ele dedicaria artigos e livros. Na verdade, se nós pudermos colocar qualquer confiança 
nas lembranças de Le Goff, as experiências literárias de sua juventude culminariam 
em inúmeros e decisivos episódios de sua biografia: às vezes, as conexões entre o 
medievalista e a novela não passam pouco mais do que analogias vagas; em outros 
casos, no entanto, tais lembranças passadas são bastante específicas, como quando as 
tribulações e provações da bela Rebecca de York, acusada de bruxaria, levou o 
adolescente Le Goff a se alistar em uma organização política, a Front Populaire, que se 
opunha ao crescente antissemitismo e racismo na pré-ocupação da França (Le Goff, 
2006: 18-20). 

 
Uma análise mais aprofundada do livro de Le Goff exibe uma notável 

dicotomia. Enquanto ele tenta estabelecer uma base afetiva para sua escolha de se 
tornar um medievalista, ao traçar memórias medievais de volta aos seus primeiros 
encontros com Walter Scott e conectar seu interesse na política do século XX com 
suas reações aos episódios em Ivanhoé, ele rapidamente diminui essas lembranças à 
nostalgia desenhando fronteiras claras entre a investigação científica acerca do 
medievo de um lado, e imagens indistintas ou ideias sobre a Idade Média, como 
representadas na cultura popular incluindo romances históricos, por outro. Ele sente 
que não pode confiar em suas próprias recordações, supondo que talvez o valor da 
verdade de qualquer memória vai necessariamente sofrer de uma perspectiva pessoal 
post-hoc, uma atitude que iria fabricar uma teleologia linear para um estudioso que 
passou da leitura de Ivanhoé a ensinar na Sorbonne. 

 
A demarcação de Le Goff entre memórias subjetivas e investigações 

acadêmicas é, de fato, um topos entre os medievalistas cujos padrões discursivos 
dominantes exigem que a conexão afetiva do sujeito investigador seja mantida distante 
para não contaminar os temas da investigação. Nada melhor exemplifica este topos do 
que a introdução da obra de Horst Fuhrmann, Einladung ins Mittelalter (1987, sem 

http://www.revistarodadafortuna.com/


241 
Utz, Richard; Roma, Barbara L. 

A Noção de Idade Média: Nossa Idade Média, Nós Mesmos 
www.revistarodadafortuna.com 

 

 

Roda da Fortuna. Revista Eletrônica sobre Antiguidade e Medievo, 
2019, Volume 8, Número 2, pp. 237-248. ISSN: 2014-7430 

tradução) em que ele deseja que seu livro, destinado a ser um convite à audiência geral 
para conhecer a cultura medieval, se feche automaticamente a qualquer historiador 
que tentar abri-lo e lê-lo. Fuhrmann, em seguida, confessa: "Espero que não seja 
desvantagem nem para o assunto, nem para o autor, se este admitir que se divertiu 
explicando a um público de não-especialistas o esboço de sua própria Idade Média" 
(Fuhrmann, 1987: 10). Surpreendentemente, movendo-se da primeira para a terceira 
pessoa na mesma sentença, Fuhrmann expressa gramaticalmente a posição contrária 
da maioria dos medievalistas do século XX em relação aos interesses pré e extra-
acadêmico sobre a cultura medieval. 

 
Kathleen Biddick identificou o período histórico, os métodos, e as motivações 

que conduziram à demarcação entre o interesse acadêmico e extra-acadêmico a 
respeito da Idade Média. Em seu livro The Shock of Medievalism (1988, sem tradução), 
ela escreve:  

 
A fim de diferenciar-se dos estudos populares do medievo e de exaltarem 
a si mesmos, os novos medievalistas acadêmicos do século XIX, 
influenciados pelo positivismo, designaram suas práticas como científicas, 
evitando o que eles consideraram como menos “positivistas”, técnicas 
"não-científicas", rotulando-as de Medievalismo. [...] A insistência de  
Gaston Paris em leituras documentais da poesia medieval em sua nova 
Filologia separou o estudo de literatura da teoria poética. Viollet-le-Duc 
produziu uma história da arte separando as imagens de seu entorno 
material. Bishop Stubbs recusou-se a ensinar qualquer história 
constitucional além do século XVII, alegando que era muito 
contemporânea. Através desses diferentes tipos de exclusões, justificadas 
como recusa do medievalismo sentimental, esses estudiosos puderam 
imaginar uma coerência no interior da disciplina de Estudos Medievais. O 
Medievalismo, um efeito fabricado desta nova forma de Estudos 
Medievais, tornou-se assim visível ao ser desprezado como o "outro”, seu 
exterior (Biddick , 1998: 01-02). 

 
Biddick continua a ilustrar como as críticas historiográficas mais recentes a 

respeito desse momento de ruptura, ao rejeitar os "pais" dos Estudos Medievais e 
expor seus objetivos frequentemente nacionalistas e imperialistas, nunca 
questionaram suficientemente as técnicas científicas e a cronologia tradicional. Ao 
contrário, ao aumentar exponencialmente o nosso conhecimento sobre a história da 
disciplina, eles pararam bruscamente o engajamento com o passado medieval que 
imaginaria, nas palavras de Biddick, "a temporalidade como nada mais do que uma 
rígida distinção" (Biddick , 1998: 10). 

 
Kathleen Biddick, Aranye Fradenburg, e Carolyn Dinshaw, para citar apenas 

alguns autores, têm defendido tais aproximações atemporais, e eu vejo o livro de 
Dinshaw, How Soon is Now? Medieval Texts, Amateur Readers, and the Queerness of Time 
(2012, sem tradução), como um catalisador para a criativa fusão resultante das 
abordagens “amadoras” e acadêmicas. Aqueles de nós convencidos de que o futuro 

http://www.revistarodadafortuna.com/


242 
Utz, Richard; Roma, Barbara L. 

A Noção de Idade Média: Nossa Idade Média, Nós Mesmos 
www.revistarodadafortuna.com 

 

 

Roda da Fortuna. Revista Eletrônica sobre Antiguidade e Medievo, 
2019, Volume 8, Número 2, pp. 237-248. ISSN: 2014-7430 

dos Estudos Medievais só pode ser assegurado através da morosidade e comunicação 
exclusiva entre seus pares acadêmicos, vai achar How Soon is Now uma leitura difícil, 
pois Dinshaw idealiza a figura do amador, a quem os eruditos e universitários de 
tempo integral têm por bode expiatório como seu eterno "outro" desde o final do 
século XIX. Dinshaw tece em sua narrativa como chegar em seu próprio momento 
ideal de "Agora," este "momento que não é desencantado e separado” de uma “pré-
modernidade mais justa e mais unida" (Dinshaw, 2012: 39). Vários foram os momentos, 
entre a estudante de graduação até a acadêmica bem-sucedida, quando ela mesma se 
sentiu como uma amadora ao negociar “a única qualidade proibida ao professor 
moderno”: o amor.  

 
Dinshaw comemora o que ela chama de "estranho parentesco" com o tipo de 

amor do “amador”, o mais básico "deleite" desfrutado por aqueles que denominamos 
como “amantes", o prazer cotidiano sentido pelo a-histórico jornalista, o desejo dos 
meros "entusiastas" que Platão nos advertiu sobre, aqueles que estão obcecados por 
responder as perguntas sobre o passado em seu próprio presente, bem como em 
tantos outros momentos em que ocorreu a recepção da cultura medieval durante a 
longa duração que é o pós-medieval. 

 
O livro de Dinshaw, com sua efetiva integração retórica, estrutural e 

metodológica do pessoal e do profissional, do confessionário e do crítico, da 
autorreflexão e da seriedade acadêmica, demonstra que a bolsa de pesquisa é sempre 
profundamente autobiográfica. Quando Leslie J. Workman, o fundador dos Estudos 
do Medievalismo Anglo-Americano (Anglo-American medievalism studies), tentou 
construir um espaço para estudar a recepção do medievo após a Idade Média, nos 
anos 1980 e 1990, com base em sua própria exposição pessoal à continuidade única 
que caracteriza a tradição anglo-americana, ele passou por tudo: desde a indiferença 
ao desdém extremo entre os medievalistas e editores, a maioria dos quais o rejeitou 
como amador porque ele não tinha um diploma de doutorado e tinha perdido a 
nomeação acadêmica quando sua faculdade foi fechada. No entanto, mesmo um 
eminente professor universitário como Norman Cantor iria ser desprezado por seus 
colegas acadêmicos, porque, como o obituário do New York Times afirmou, ele tinha 
um “estilo de prosa graciosa e [...] uma unidade narrativa que fez seus livros 
excepcionalmente legíveis” (Saxon, 2004). 

 
Quando, como Workman, Cantor confirmou que toda bolsa de pesquisa foi 

autobiográfica e que seus esforços acadêmicos acumulados para recuperar a Idade 
Média só resultaram em tantas (subjetivas) reinvenções desse período, muitos 
revisores o trataram como se ele tivesse desonrado o campo e seus pais fundadores 
(de Bloch, Curtius, Gilson, Haskins, Huizinga, Kantorowicz, Knowles, Lewis, 
Panofsky, Schramm, Strayer a Tolkien) com seu livro Inventing the Middle Ages (1991, 
sem tradução). Cantor teve que escrever um livro extra, a autobiografia de pleno 
direito Inventing Norman Cantor (2002, sem tradução), em que ele reafirmou que a 
"tarefa final e obrigação de um historiador" era fazer a história "comunicável e 

http://www.revistarodadafortuna.com/


243 
Utz, Richard; Roma, Barbara L. 

A Noção de Idade Média: Nossa Idade Média, Nós Mesmos 
www.revistarodadafortuna.com 

 

 

Roda da Fortuna. Revista Eletrônica sobre Antiguidade e Medievo, 
2019, Volume 8, Número 2, pp. 237-248. ISSN: 2014-7430 

acessível ao público educado em geral" (Cantor, 2002: 223) e que são "a felicidade e 
tristeza de nossas próprias vidas" (Cantor, 2002: 228) que molda nossas bolsas e 
pesquisas acadêmicas.   

 
O que diferencia o livro de Dinshaw dos esforços da maioria dos colegas que 

praticam, com um sucesso variado, o que chamamos de "Medievalismo" é que ao 
cortar o cordão da temporalidade linear e integrar sua relação afetiva à Idade Média, 
ela se resguarda de jurar lealdade ou aos Estudos Medievais ou ao Medievalismo.  

 
No ensaio de 2010, “Chaucer’s American Accent,” David Matthews situa o 

atoleiro semântico e metodológico em torno de ambos termos e práticas:   
 
 

Há uma forte sugestão [...] que ao longo do tempo a tendência é que os 
Estudos Medievais passem para o Medievalismo, pois ao se atualizar 
incessantemente, os Estudos Medievais expelem o que não deseja mais 
reconhecer como parte de si. Entre as obras do final do século XX, 
poderíamos considerar o exemplo do livro A Preface to Chaucer: Studies in 
Medieval Perspective (1962, sem tradução) de D. W. Robertson e perguntar 
se este está indo pelo mesmo caminho. Na crítica contemporânea a 
Chaucer, o trabalho de Robertson é principalmente citado para apontar 
onde ele errou destacando as imprudências da crítica exegética. Em outras 
palavras, a função da obra se tornou a de diferenciação — a erudição 
moderna se distingue por comparação a ela, assim como a História 
Literária e Política anteriormente se posicionaram contra [Thomas] 
Warton e [Bishop] Stubbs. Tais obras são expulsas dos Estudos Medievais 
e tornam-se Medievalismo. [...] Este é um processo contínuo, de modo 
que os estudos relacionados ao Medievalismo arrisquem ser não mais do 
que uma peneiração dos fragmentos espalhados (disjecta membra) dos 
Estudos Medievais (Matthews, 2010: 759-760). 

 
 

A lembrança de Matthews sobre a mudança de paradigma da exegese patrística 
de D. W. Robertson é particularmente apropriada porque foi uma das práticas 
constitutivas que contribuiu com a noção de Idade Média na primeira década dos anos 
1960. Ainda mais notável é como a linguagem em sua passagem exala manifestações 
de tempo, movimento e processo, três áreas que os historiadores conceituais 
estabeleceram como um dos princípios centrais do pensamento moderno. No livro 
Futures Past: On the Semantics of Historical Time (2004), Reinhart Kosellek, por exemplo, 
descobre que entre 1770 e 1830, o Deutsches Wörterbuch (Dicionário Alemão) de Jacob 
Grimm registrou mais de 100 neologismos (por exemplo: evento, formação, duração, 
desenvolvimento, Zeitgeist) que qualificavam Zeit/tempo em uma forma histórica 
positiva (Kosellek, 2012: 269-282). Da mesma forma, o Oxford English Dictionary aponta 
o primeiro uso de "movimento" para 1789; "formação" é cada vez mais empregado 
após 1830; "duração" decolar no início do século XVIII; “desenvolvimento” é 
desconhecido antes de 1750; e "época" é registrada como uma invenção do século 

http://www.revistarodadafortuna.com/


244 
Utz, Richard; Roma, Barbara L. 

A Noção de Idade Média: Nossa Idade Média, Nós Mesmos 
www.revistarodadafortuna.com 

 

 

Roda da Fortuna. Revista Eletrônica sobre Antiguidade e Medievo, 
2019, Volume 8, Número 2, pp. 237-248. ISSN: 2014-7430 

XVII. Kosellek também vincula a rápida associação do termo “-ISMO” com "tempo" 
por se tornar uma força dinâmica e histórica. Immanuel Kant cunha 
"republicanismo", que Friedrich Schlegel o substitui com "democratismo", 
"comunismo", "socialismo", "liberalismo" e “feminismo” que logo chegariam às Ilhas 
Britânicas provenientes do continente, apenas para serem substituído por termos 
ingleses usando “-ISMO”, de forma a combater esta nova obsessão com 
temporalidade, movimento e mudança, mais proeminentemente “conservadorismo” 
e, adivinhe você, “medievalismo”.  

 
Assim, a palavra inglesa "medievalismo" de muitas maneiras representa uma 

reação insular conservadora contra a tendência continental de condenar e abandonar 
tudo o que é pré-moderno. Se a França, a Itália, e muitas regiões de língua alemã 
identificaram a cultura medieval como um passado utilizável contra um futuro 
diferente que poderia ser construído, Grã-Bretanha e os Estados Unidos (exceto por 
um curto período após a Revolução Americana) imaginou seus países e comunidades 
ligados ao passado medieval por um tipo único de continuidade. No contraste notável 
à violência da Revolução Francesa, os políticos, historiadores e artistas ingleses 
consagraram o principal evento revolucionário pós-medievo na História Britânica 
(1688) como um acontecimento "glorioso," "sensível," e "não-sangrento", 
comemorando todas as tradições políticas e jurídicas derivadas da Idade Média como 
sinais de uma comunidade orgânica e pacificamente progressista, o tipo de construção 
ideológica baseada na afirmação de Leslie Workman sobre o “medievalismo ser um 
fenômeno predominante inglês ao longo do século XIX e início do XX” (Utz, 1998: 
449-440). 

 
A decisão de Carolyn Dinshaw de abandonar a obsessão moderna com a 

temporalidade proporciona-lhe uma vantagem epistemológica sobre gerações de 
medievalistas, os quais se preocuparam em historicizar todos os aspectos da sua bolsa 
de pesquisa e suprimir os elementos subjetivos dela. De fato, a posição de Dinshaw 
pode estar mais próxima do Deus Boethiano que existe em um "eterno agora". Seu 
engajamento com as posições e textos sobre a temática medieval e pós-medieval é 
simultânea aos “originais” da Idade Média, assim como com os vários momentos na 
recepção desses “originais”. A História só emerge em sua narrativa através das 
diferentes idades com as quais ela experimenta um texto ou assunto, embora seu livro 
esteja mais próximo de um divino eterno presente. Ele faz mais do que resolver o que 
Paul Zumthor criticou já em 1980 como "a ilusão de que poderia levar a alguém falar 
do passado de outra forma que não seja baseado no agora "(Zumthor, 2009: 32-33). 

 
Enquanto muitos medievalistas concordarão que How Soon is Now? oferece 

maneiras verdadeiramente inovadoras de releitura da cultura medieval e pós-medieval, 
apenas um pequeno número será capaz de realizar, intelectualmente, 
epistemologicamente, e linguisticamente, o estranhamento abrangente da 
temporalidade que Carolyn Dinshaw alcança. Alguns medievalistas podem não adotar 
sua aproximação pós-histórica porque acreditam que o historicismo ainda continua a 

http://www.revistarodadafortuna.com/


245 
Utz, Richard; Roma, Barbara L. 

A Noção de Idade Média: Nossa Idade Média, Nós Mesmos 
www.revistarodadafortuna.com 

 

 

Roda da Fortuna. Revista Eletrônica sobre Antiguidade e Medievo, 
2019, Volume 8, Número 2, pp. 237-248. ISSN: 2014-7430 

ser uma arma essencial e eficaz no arsenal de encontro àqueles que querem alistar a 
Idade Média em causas nacionalistas, colonialistas e racistas. O livro de Dina 
Khapaeva Portrait critique de la Russie (2012, sem tradução), por exemplo, documenta 
como a Rússia de Putin embarcou no caminho para um novo feudalismo com uma 
economia do clã, moralidade gótica, e até mesmo uma estética gótica. Outros 
medievalistas podem achar que é difícil parar de operar como machos alfa dentro de 
um (antigo e novo) historicismo germânico machista, o qual Elizabeth Scala tem 
diagnosticado como uma parte integrante "da estrutura de lealdade que mantém junto 
o campo dos Estudos Medievais hoje" (Federico; Scala, 2009: 204) e que vê qualquer 
tendência a feminizar, e, portanto, desestabilizar, como uma ameaça para as estruturas 
de poder existentes no campo. Novamente outros medievalistas podem temer que 
um movimento em direção à inclusão de tais assuntos cotidianos como amor, 
entusiasmo e paixão como elementos aceitáveis do trabalho acadêmico pode 
enfraquecer ainda mais a situação já precária das disciplinas de Humanidades no atual 
meio universitário.  

 
Onde essas observações me deixam? Como um expatriado alemão trilíngue, 

branco e heterossexual que foi educado na tradição filológica germânica, e agora 
ensina e escreve sobre medievalismo, enquanto empregado de uma grande 
universidade norte-americana. Será que sou um caso atípico o suficiente para fazer 
uma contribuição significativa para o discurso pós-histórico que Carolyn Dinshaw e 
outros propõem? Como ex-presidente do departamento de Letras (English), 
atualmente diretor da School of Literature, Media, and Communication, presidente da 
Sociedade Internacional de Medievalismo e editor da revista de mesmo nome, sou um 
dos (velhos ou novos) historicistas machos alfa que cimentam o status quo?  E se eu 
incluísse mais “amadorismo” em minha carreira, mais amor por aprender e ensinar 
sobre cultura medieval de modo consciente em minhas práticas acadêmicas, eu de 
alguma forma aceleraria o declínio e a queda do nosso campo? Não tenho certeza se 
tenho as respostas para as duas primeiras dessas perguntas, mas vou tentar abordar a 
terceira. 

 
Temos indicadores confiáveis em todo o mundo que o estudo tradicional da 

Idade Média, depois de mais de um século de crescimento e estabilidade, está agora 
em declínio. Isto é apenas em parte devido às pressões políticas e a transformação do 
ensino superior, mas por outro lado, como resultado de um fenômeno social natural 
que acontece quando novos campos, ideias e metodologias remodelam o quê, e como 
nós ensinamos e aprendemos. Há uma discrepância manifesta entre o grande número 
de estudantes que pedem que nós professores abordemos seu amor por Harry Potter, 
Senhor dos Anéis, Game of Thrones, e jogos de videogame com temática medieval, e o 
número decrescente de medievalistas acadêmicos contratados para substituir os 
colegas aposentados nas universidades. Além disso, parece que haverá cada vez menos 
medievalistas com verbas para pesquisa (tenure e concursados), e mais contingente de 
medievalistas formados trabalhando meio período no ensino EAD ou em outras 
atividades online, algo que irá embaralhar as hierarquias a que todos estão 

http://www.revistarodadafortuna.com/


246 
Utz, Richard; Roma, Barbara L. 

A Noção de Idade Média: Nossa Idade Média, Nós Mesmos 
www.revistarodadafortuna.com 

 

 

Roda da Fortuna. Revista Eletrônica sobre Antiguidade e Medievo, 
2019, Volume 8, Número 2, pp. 237-248. ISSN: 2014-7430 

acostumados. Sabendo o que sabemos agora sobre o nosso próprio entusiasmo 
acadêmico e “amador” em relação ao passado medieval, eu acho que devemos buscar 
parcerias mais duradouras com os pós-medievalistas dentro da Academia, bem como 
com esses chamados “entusiastas” para o bem de um futuro engajado com a cultura 
medieval. "Estes amadores", como Michael Cramer afirmou sobre os membros da 
Society for Creative Anachronism: 

 
 

têm estudado frequentemente o período por anos, às vezes décadas, às 
vezes por uma vida inteira. Eles realizam experimentos incrivelmente bem 
projetados em arqueologia experimental. Eles muitas vezes investem mais 
no campo, em termos de tempo e dinheiro, do que alguns professores 
pesquisadores. (Emery, Utz, 2014: 207) 

 
 

E assim eu pergunto: o que a Society for Creative Anachronism pode acrescentar 
ao nosso conhecimento sobre cultura medieval, praticando ferraria, reencenando a 
Batalha de Hastings ou performando dança histórica e teatro? Será realmente menos 
confiável ou importante do que trabalhos fundamentados por notas de rodapé, sobre 
como toda literatura e arte medieval criada precisa ser lida de acordo com os 
princípios da exegese patrística? Será que o megaprojeto do entusiasta Michel Guyot 
de construir um castelo medieval a partir do zero no norte da Borgonha (Guedelon), 
durante um período de trinta anos, com base em planos de construção do século XIII 
e sem tecnologia moderna é menos relevante ao nosso entendimento sobre cultura 
medieval, do que mais de 50 ensaios obcecados sobre quem poderia ser o autor “real” 
do anônimo Saint Erkenwald, Nibelungenlied, ou o Cantar de Mio Cid? Ainda pergunto: 
quão útil tem sido nosso isolamento do público em geral nos últimos 200 anos da 
Academia, principalmente com pesquisas disseminada entre nós, fornecendo 
evidências detalhadas de que o ius primae Noctis ou o “direito da primeira noite do 
senhor” nunca foi realmente praticado, mas foi um dispositivo fictício e legal 
inventado pela nobreza tardo-medieval, para que todas essas provas acadêmicas sejam 
obliteradas por um único minuto do filme Coração Valente de Mel Gibson? 

 
Se o estudo acadêmico da Idade Média foi apenas parcialmente bem sucedido 

em moldar o conhecimento público sobre a cultura medieval e sua longa duração (ou 
simultaneidade) em nossas vidas, então talvez este seja o momento em que devemos 
considerar seriamente outras maneiras de se engajar com nosso assunto. Talvez 
seguindo o exemplo do acadêmico Umberto Eco (1932-2016), que não só escreveu 
sobre a vida após a morte na Idade Média em grandes jornais e revistas, mas tocou 
um público maior com o romance O Nome da Rosa (1986). Uma outra maneira de 
promulgar um interesse acadêmico, mas amplamente acessível, é uma intervenção 
agressiva no uso de heranças medievais imaginadas pelos meios de comunicação, seja 
quando o partido de direita se apropria de Joana d'Arc e Clóvis para justificar o 
nacionalismo francês ou quando o primeiro-ministro australiano Tony Abbott 
nomeia o Príncipe Filipe para um título de cavaleiro da ordem da Austrália. Ou a 

http://www.revistarodadafortuna.com/


247 
Utz, Richard; Roma, Barbara L. 

A Noção de Idade Média: Nossa Idade Média, Nós Mesmos 
www.revistarodadafortuna.com 

 

 

Roda da Fortuna. Revista Eletrônica sobre Antiguidade e Medievo, 
2019, Volume 8, Número 2, pp. 237-248. ISSN: 2014-7430 

minha própria aula “Atlanta Medieval” na Georgia Tech, destinada a ajudar os alunos 
a lerem vestígios da cultura medieval na arquitetura, rituais, entretenimento, 
linguagem, objetos e política na sua própria cidade. 

 
Essa ampla mistura de medievalismos acadêmicos e populares só pode 

acontecer se aqueles entre nós, atualmente em posições acadêmicas, permitirmos um 
ensino inovador, acesso aos nossos periódicos e blogs. Se não aprendermos a 
reconhecer tais atividades amadoras, poderemos ainda assemelhar-nos aos colegas 
excludentes que, por volta de 1930, quase terminaram a carreira de Ernst Kantorowicz 
(1895-1963). Muitos deles não o criticaram por sua ideologia conservadora em sua 
biografia de Frederico Barbarossa (Kaiser Friedrich der Zweite, 1927), mas porque ele 
tinha ousado escrever um discurso alternativo para um público não acadêmico. Se, 
como eu, você percebeu que nos últimos anos algumas das suas comunicações mais 
valiosas e emocionantes sobre medievalismo vêm de blogs ou sites como o 
Medievalists.net ou The Public Medievalist, garanta que estes espaços sejam reconhecidos, 
mesmo se não estiverem enquadrados nas normas tradicionais acadêmicas dos títulos 
e das instituições. 

 
Vamos ajustar nossos sistemas de reconhecimento para incluir todas as 

abordagens que agregam valor à nossa compreensão mais profunda sobre a Idade 
Média e sua presença contínua no mundo contemporâneo. Tal compreensão mais 
profunda incluirá crescentes e variados graus de envolvimento consciente do 
pesquisador, às vezes mais abrangente e apaixonante como no caso de Carolyn 
Dinshaw, às vezes de modo fragmentado como nesta palestra. Na minha opinião, 
ampliar essa igualdade entre “amadores/entusiastas” e acadêmicos significa que nossa 
noção da Idade Média será cada vez mais aquela que une novamente o que o 
cientificismo da Academia moderna manteve separado durante a maior parte do 
século XX. Morando sob a asa gentil do medievalismo, iniciada nesse Congresso por 
Leslie Workman (1927-2001) e Kathleen Verduin (Hope College) na década de 1980 
e agora se espalhando por toda parte, temporalidades anteriormente inflexíveis e 
distinções datadas entre entusiastas e acadêmicos, agora tem uma chance de unir 
todos os que amam, nós amadores, a Idade Média. 

 
 

Referências 
 
 
Biddick, K. The Shock of Medievalism. Duke University Press: Durham & London, 1998. 
 
Cantor, N. Inventing Norman Cantor: Confessions of a Medievalist. Tempe, Arizona: Arizona 
Center for Medieval and Renaissance Studies, 2002. (ACMRS Occasional Publication Vol. 
1). 
 

http://www.revistarodadafortuna.com/


248 
Utz, Richard; Roma, Barbara L. 

A Noção de Idade Média: Nossa Idade Média, Nós Mesmos 
www.revistarodadafortuna.com 

 

 

Roda da Fortuna. Revista Eletrônica sobre Antiguidade e Medievo, 
2019, Volume 8, Número 2, pp. 237-248. ISSN: 2014-7430 

Cramer, M. A., “Reenactment”, in: EMERY, Elizabeth (ed), UTZ, Richard (ed). Medievalism: 
Key Critical Terms. Cambridge: Brewer, 2014. p. 207-214. 
 
Dinshaw, C. How Soon is Now? Medieval Texts, Amateurs Readers, and the Queerness of Time. 
Durham, NC: Duke University Press, 2012. 
 
Le Goff, J. Em busca da Idade Média. Tradução de Marcos de Castro. Rio de Janeiro: Civilização 
Brasileira, 2006. 
 
Kosellek, R. Futuro Passado: Contribuição à Semântica dos Tempos Históricos. Trad. Wilma Patrícia 
Maas e Carlos Almeida Pereira; Revisão César Benjamin. Rio de Janeiro: Contraponto/ 
PUCRJ, 2012.   
 
Matthews, D. “Chaucer’s American Accent”. American Literary History, vol. 22, n° 4, Medieval 
America (Winter 2010). p. 758-772. 
 
Saxon, W. “Norman F. Cantor, 74, a noted medievalist, is dead”. New York Times, September 
21, 2004. Disponível em: < https://www.nytimes.com/2004/09/21/obituaries/norman-f-
cantor-74-a-noted-medievalist-is-dead.html> 
 
Scala, E. “The Gender of Historicism” In: FEDERICO, Sylvia (ed.); SCALA, Elizabeth (ed.), 
The Post-Historical Middle Ages. New York: Palgrave Macmillan, 2009. p. 191-214. 
 
Furhmann, H. Einladung ins Mittelater. Verlag C. H. Beck: Frankfurt, 1987. 
 
Utz, R. “Speaking of Medievalism: An interview with Leslie J. Workman” In: _______ (ed.); 
SHIPPEY, Tom (ed.) Medievalism in the Modern World. Essays in Honour of Leslie J. Workman. 
Turnhout: Brepols, 1998. Vol. 1. p. 433-449. 
 
Zumthor, P. Falando de Idade Média. Trad. Jerusa Pires Ferreira. São Paulo: Perspectiva, 2009. 
 
 
 

Artigo traduzido da versão original em inglês  
 

http://www.revistarodadafortuna.com/
https://www.nytimes.com/2004/09/21/obituaries/norman-f-cantor-74-a-noted-medievalist-is-dead.html
https://www.nytimes.com/2004/09/21/obituaries/norman-f-cantor-74-a-noted-medievalist-is-dead.html

